Sofia Camnerins anforande pa Equmeniakyrkans
Medarbetarkonferens den 8 januari 2014

Jag vill i min respons utga fran det nya missionsdokumentet: Tillsammans for livet. Mission
och evangelisation i en varld i forandring (SKR 2013), finns att ladda ner gratis hér:
http://www.skr.org/wp-content/uploads/2013/11/tillsammans_for_livet.pdf

| paragraf 2 star det sahar:

”Mission utgar fran den treenige Gudens hjirta och den kirlek som forenar den heliga
treenigheten flodar dver hela manskligheten och skapelsen. Den missionerande Guden som
sénde Sonen till varlden kallar hela Guds folk (Joh 20:21) och utrustar det med kraft att vara en
hoppets gemenskap. Kyrkans uppdrag ar att lovsjunga livet och att med den heliga Andens
kraft std emot och forvandla alla destruktiva krafter som hotar livet. Hur viktigt ar det inte att
’[t]a emot helig ande” (Joh 20:22) for att bli levande vittnen om det kommande gudsriket! Hur
kan vi idag, utifran en fornyad forstaelse av Andens mission, aterupptacka Guds mission i en
varld av forandring och mangfald?”

Sa kan vi lasa om migrationen som en av de storsta utmaningar varlden moter idag, precis som
Marco Helles nyss talat om. Aven en “global kristendom” dir majoriteten kristna antingen bor
eller har sitt ursprung i det globala syd eller 6st. Migrationen har blivit ett globalt, komplext
rorelsemdnster som omvandlar det kristna landskapet. Vilka insikter for missionens och
evangelisationens teologi, dagordning och praxis ger denna forskjutning av kristenhetens
tyngdpunkt?

Sa star det om kyrkan i paragraf 10:

”Kyrkan dr Guds gava till viarlden for dess forvandling pé vig mot Guds rike. Kyrkans uppdrag
ar att ge nytt liv och beratta om Guds karleksfulla narvaro i var varld. Vi maste delta i Guds
mission i enhet, 6vervinna splittringarna och spanningarna som finns ibland oss, sa att varlden
kan tro och alla bli ett (Joh 17:21). Kyrkan, gemenskapen av Kristi efterféljare, maste bli en
inkluderande gemenskap som finns till for helande och forsoning for varlden. Hur kan kyrkan
fornya sig sjalv, bli missionell och arbeta tillsammans for livet i dess fullhet?”

Min respons har tva huvudfokus: praktik och teologi
Praktik..
Vilka &r var tids mest brannande behov som behdver vart svar?

Marco Helles lyfter dessa brannande behov och migrationen/den nédvandiga mangfalden som
en av var tids absolut storsta utmaningar. | den ekumeniska varldsvida kyrkan talar man om just
migrationen och miljohotet som var tids stérsta utmaningar. Hur valkomnar vi framlingen,
flyktingen, den faderlose och ankan? Det &r ett paradigm for var kristna tro, att visa gastfrihet
och att bjuda in till gener6sa bordsgemenskaper. Gor vi det? Star vi ut med skillnader som
skaver, nar vi de facto maste inse att vi inte kan fa den andre att bli som vi sjélva? Hur skapar
vi miljéer som inte forutsatter likhet? Jag tror att vi behover hitta tillbaka till att tydligt se
kyrkan som gava, férsamlingen som gava och att sandaren av denna gava inte &r vi sjélva utan
Gud som ar kyrkans subjekt. Vi ar alla mottagare av denna gava. Vi behover aterfinna detta


http://www.skr.org/wp-content/uploads/2013/11/tillsammans_for_livet.pdf

ursprung bade i teorin/teologin och i praktiken. Jag tror namligen att det gor nagot med oss
sjélva, de ordningar vi gestaltar, om vi éppnar upp 0ss mot kyrkans subjekt som inte ar vi
sjalva. Jag tror att vi skulle fa se mer av allvar, djup och férvandlande andlighet. Darfor tror jag
att vi i gudstjansten och i alla vara aktiviteter (jag dlskar vara aktiviteter men tror att vi dven
behdver se dessa mer som gavor) behdver fundera dver hur vi skapar mer tillatande rum, rum
som tillater det heliga, moten med det heliga och inte s& mycket vakar 6ver granserna. For det
ar nar vi inte har grunden som granser blir viktiga. Om jag far raljera och férenkla lite: ytlig
gemenskap kraver grianser for att 6verhuvudtaget kunna vara en gemenskap. ”Djup”
gemenskap, som bygger pa tillvandhet till Guds narvaro, ansikten vanda mot Gud och inte i
forsta hand till vad andra just nu haller pa med i kyrkbanken precis bakom, vad de andra
uttrycker, sager, hur de beter sig, lamnar istéllet utrymme at vordnad infor mysteriet. Nar det ar
till Guds handlande i gudstjansten vi vander vart ansikte, beh6ver vi inte titta pa granserna.

Jag (som sa manga andra — jag vet) fascineras ofta Gver den urgamla liturgin som vi moéter i
exempelvis ortodoxa gudstjanster. Dar finns allvaret, heligheten och friheten samtidigt.
Gudstjanstbesokare kan komma och ga lite som de vill under den langa méassan. Detta eftersom
fokus inte ligger dar. Fokus ligger inte pa huruvida méanniskor kommer och gar. Detta innebér
inte att manniskorna &r oviktiga. Kyrkan ar de heligas gemenskap och Gud ska inte stkas
bortanfor relationer eller i nagon slags avskurenhet fran det manskliga, Ordet blev kétt. Gud ar
inkarnerad. Gud ar gemenskapens transcendens, dess essens och transcendens, for Gud sjalv ar
gemenskap. 1 Joh 1:3 &r en nyckelvers: ”Det vi har sett och hort forkunnar vi for er, for att
ocksa ni skall vara med i var gemenskap, som ar en gemenskap med Fadern och hans son
Jesus Kristus.”

Alltsa: att soka en djup gemenskap och véanda ansiktet till det heliga, se Gud som subjekt och
kyrkan som gava, innebdr att soka och ta emot Gud i sin nasta, i gemenskapen. Da later vi
gudstjansten praglas av allvar och helighet, vérdnad och sa lamnar vi utrymme at Gud att
verka. Det ger samtidigt frihet, rymd, rum for sékande, prévande och for méanniskor som inte
orkar sitta still i kyrkbanken, inte heller kanske integreras sasom vi dnskar, de som aldrig
ndgonsin kommer att bli ”som oss”.

En bild for denna helighet och frihet i gudstjansten &r det moment da det ar mojligt att fa ga
runt i rummet. Brodet och vinet delas. Sanger sjungs, boner bes. Man kan fa tanda ljus. Den
som vill kan fa sitta kvar i banken. Man kan fa personlig forbon. Om nagra vill delta i en
symbolhandling ar det mojligt att goéra det. Det ar ett rum av frihet och helighet. En plats dar
man far beratta sanningen och just darfor métas av upprattelse och forlatelse. Det &r rummet
dar alla aldrar deltar och dven barnen kan kanna att de &r med. Da det ar mer rorelse i denna del
av gudstjansten, dven mojligt att fa ”gdra” ndgot, som att skriva eller rita en bon, 1dgga en sten
infor korset, kan barn tycka om att vara med.

| paragraf 47 star det sahar:

”Jesus lovar att de sista skall bli de forsta (Matt 20:16). Nar kyrkan visar stor géstfrihet mot
dem som utesluts ur samhéllsgemenskapen, visar den pa ett atagande som forverkligar Guds
rikes inneboende virden (Jes 58:6).”

| paragraf 70 star det sahar:

”Kom ihag att visa géstfrihet, ty det har hént att de som gjort det har haft dnglar till gdster utan
att veta om det.” (Heb 13:2). Kyrkor kan vara en tillflyktsort fér migrantgrupper. De kan ocksa
vara medvetna kontaktpunkter for interkulturellt engagemang. Kyrkorna ar kallade att vara ett
for att kunna tjana Guds mission bortom etniska och kulturella granser och borde skapa ett



mangkulturellt missionsarbete som ett konkret uttryck for gemensamt vittnesbord i mangfald.
Detta kan innebara att forespraka rattvisa i fraga om migrationspolitik och motstand mot
framlingsfientlighet och rasism. Kvinnor, barn och pappersldsa arbetare ar ofta de mest sarbara
bland migranter i alla sammanhang. Men kvinnor &r ocksa ofta i framkanten nar det géller nya
former for migrantverksamhet.”

”Det gemensamma bista” (common good) ar ett annat uttryck som dterkommer i ekumeniska
sammanhang och skrivningar. Hur vérnar vi det gemensamma basta? | Missionsdokumentet
finns dven texten “Kristet vittnesbord 1 en mangreligios vérld”, ett dokument som Kyrkornas
Varldsrad, Evangeliska varldsalliansen och Pavliga radet for interreligios dialog har antagit.
Har betonas att kristet vittnesbord och evangelisation alltid maste styras av livshejakande
vérden och vikten av alla minniskor religionsfrihet, samt ”ge uttryck for msesidig respekt och
solidaritet som framjar réttvisa, fred och det gemensamma bésta for alla.” Sarskilt viktig ar
dialogen mellan manniskor av olika religioner, inte bara i mangreligiésa sammanhang utan lika
mycket dar det finns en stor majoritet av en viss tro.

... och teologi
Som jag sa sa har jag tva fokus i den har responsen: praktik och teologi. S nu teologi.

Vilka &r vér tids mest brinnande fragor som behdver tydning? Vad ar var tids ”fran”?

Detta med teologi och teologisk tolkning har ju diskuterats somligt under hésten och fortséatter i
viss mén fortfarande. Bara att jag precis sa: Vilka ir vér tids mest brannande fragor som
behover tydning? Vad dr var tids frdn?” avslgjar en del om hur jag ser pé teologi och hur jag ér
utbildad i att tdnka kring teologi. Med teologi menar jag tolkningar av Gud, méanniskors
situation och forhallande till Gud.

Hur gor vi teologi och vilka ar teologins kallor? Har har vi olika syn och det finns olika skolor.
En enkel uppdelning ar att skilja pa "teologi uppifran” och teologi nedifran”, en deduktiv eller
en induktiv teologi. Med detta menas, nagot forenklat, att ta sin utgdngspunkt i uppenbarelsen
eller i manniskors erfarenhet. Jag menar att en kristen teologi behdver hantera erfarenhet,
uppenbarelse, skrift, tradition, kultur och fornuft for att kunna mota de krav som stalls pa den.
En ledstjarna for mitt arbete har alltid varit att tolkningar skall framstallas sa trovérdigt som
mojligt i den aktuella sociala och kulturella situationen.

Jag menar att laran om fréalsningen, soteriologin, kan beskrivas som ett ”fran” och "till”. ”Fran”
inrymmer det man skall fréalsas ifran, vilket i kristen teologi har beskrivits som bland annat
synd, slaveri, dod, lag, ondska, djavul och fortryck. Det man skall fralsas ’till” har beskrivits
som evigt liv, frihet, gudomligt barnaskap, befrielse, ljus och liv.

Sa vad ar ”fran” 1 var tid, 1 virt sammanhang? Jag tror att ett viktigt ”frdn” handlar om
klimatrédsla, inte minst bland unga. Denna ridsla bottnar i riddslan for doden. ”Fran” i var tid ar
darfor primart radsla, tror jag. Hur talar vi om fralsningen da?

Jag hade ett viktigt samtal med min dldsta dotter haromdagen. Hon gar i 6:an och ar snart 13 ar.
Vi pratade om radslor. Jag beréattade att nar jag var i hennes alder var vi radda for ett nytt
varldskrig. Jag &r ju uppvuxen pa 70-talet under det kalla kriget, upprustningen, Ryssland och
USA. Vem skulle forst trycka pa karnvapen-knappen? Det var manga kvallar jag hade svart att
somna. Idag beréttar min dotter att "alla” dr radda for att jorden ska ga under pé grund av
klimatforandringarna. ”Alla i min klass, alla jag kdnner.” Hon sédger: vi vet ju att jorden till
slut kommer att slukas av solen... vi undrar om vi kommer att hinna bygga nya stora



rymdfarkoster som kan rédda jordens befolkning innan antingen solen hinner sluka jorden eller
jorden ga under i en naturkatastrof och nar ska USA, Kina och Indien fatta att vi maste gora
ndgot nu? Jag tycker att alla borde sluta kora bil”.

Sa pratade vi lite om vad vi faktiskt kan gora. Det finns ju massor av saker vi faktiskt kan gora.
Exempelvis inte kdpa s mycket nya prylar, ata mer klimatsmart och aka mindre bil. Men
framforallt sa jag, sa tror jag att Gud haller allt i sin hand. Jag tror inte att den sista sanningen ar
katastrof utan befrielse. Jag tror pa Guds l6ften att vi inte ska vara radda, att Gud ar den forsta
och sista och att det ar Gud som é&r fralsaren, inte vi. Fér dven vi kristna kan lata som nya varsta
sortens domedagspredikanter nar vi forkunnar klimathotet som att allt endast hanger pa oss
sjalva. Vi formedlar inte hopp och inte tro om vi inte samtidigt kan berétta om Guds l6ften.
Som i Jes 9: 2-7:

Det folk som vandrar i morkret

ser ett stort ljus,

Over dem som bor i morkrets land

stralar ljuset fram.

Ty ett barn har fotts,

en son &r oss given.

Valdet ar lagt pa hans axlar,

och detta &r hans namn:

Allvis héarskare,

Gudomlig hjélte,

Evig fader,

Fredsfurste.

Valdet skall bli stort,

fredens valsignelser utan gréns

for Davids tron och hans rike.

Det skall beféstas och hallas vid makt

med rétt och rattfardighet

nu och for evigt.

Herren Sebaots lidelse



skall gora detta.

Jesus ar var fralsning. Jesus ar Guds gava. Jesus ar raddning undan det onda, déd, synd och
lidande och vart svar &r karlekens tjanst.

Jag vilkomnar for ovrigt ett samtal om vad var tids ’fran” ar och vad da evangeliets “'till” ér,
vart svar som kristna pa vad frélsning ar och pa vad korset gor.

Avslutande tillagg

Jag tror det finns manga “fran” i var tid: ensamhetskénslor och oduglighetskénslor, kénslor av
meningsloshet och att inte ricka till. Andra ”fran” dr kanske viss skuld, borde i alla fall vara
det, som bottnar i insikten om egoism, att leva 6ver jordens tillgangar, insikter om att karriar
och pengar tar 6ver tid och narvaro med de man élskar mest. Det finns ocksa andra radslor som
att ”tekniken tar Gver”, robotarna tar over, radsla for vad genteknik och annan teknik ska fora
med sig. Inte minst radsla for sjukdomar, att inte fa vara frisk. Det finns mycket radsla for mat
man inte kan lita pa. Jag tror ocksa det finns en insikt om skuld och ansvar for nya méanniskor
som kommer hit. Det finns andra ”’fran” som nir man inte far pengarna att rdcka, nar man oroar
ihjal sig 6ver sina barn som drar hemifran och bara ar férsvunna, nar ens foraldrarna blir fulla

varenda kvall, nar man inte vet om man far stanna har, nar man lever med trauman.

Vad ér "till” 1 praktik och teologi om detta stimmer? Det ar fragor som en “’kyrka for hela livet
dir motet med Jesus Kristus forvandlar mig, dig och vérlden”, behdver kunna svara pa.

Jag vill avsluta med ett referat ur min och Arne Fritzsons bok Forsoning behovs (Verbum
2012), s. 176f.

Var gemensamma drom ar en kyrka som gestaltar forsoningens rum. Det &r inte ett rum, inte
heller ett stangt rum. | vissa tider och pa vissa platser behéver rummen vara mycket skyddade.
| andra tider och pa andra platser &r det helt 6ppna rum. Det kan vara rum som man far vara
kvar i, men ocksa rum som man kallas ut ur. | férsamlingen som gestaltar férsoningens rum, ar
det mojligt att fora eftertdnksamma och engagerade samtal om det som ar angeléaget, aven om
det man inte ar 6verens om. | forsamlingen som gestaltar forsoningens rum, &r alla valkomna,
pa riktigt.

Forsoningens rum ar ett mangfaldens rum dar trons manga uttryck far plats. Det skall vara sa
rymligt att olikheter far plats men anda inte sa stort att nagon kan kanna sig ensam och
overgiven. Nar Guds kyrka ar som verkligast ar den en nadens plats dar det finns narhet och
utrymme samtidigt. Detta for att kyrkan i forsta hand inte &r ndgot som manniskor skapar, utan
for att den ar en gava fran Gud. Gud &r kyrkans forsta subjekt.

Dar finns Guds nad som omsluter méanskligt liv och som vécker tro, hopp och karlek. Kyrkan
far genom Guds nad vittna for varlden om Guds handlande i skapelsen och fréalsningen. Genom
det far den vara ett rum som ar fylld av den férsoning som ar Guds gava till oss. I kyrkan nas
manniskor av Guds kallelse som séander dem ut i varlden. Det forsoningens rum som kyrkan
gestaltar ar darfor aven ett rum som man ocksa gar ut ur, buren av den Guds kérlek som
omfamnar hela skapelsen. Kyrkan firar gudstjanst for hela varldens skull. Brédet och vinet
bars med, som handling och forhallningssétt, for att forsoning ska levas och praktiseras och for
att varlden behdver den férsoning som skapar och bar Guds kyrka.






